Al-Afkar: Jurnal Pemikiran Mahasiswa Pendidikan
Vol. 2,No. 1, 2026 | pp. 17-28 N —
E-ISSN: XXXX-XXXX '
Open Accsess: https://doi.org/10.26811 /XXXX.XXXX.XXXX s

Konsep Taharah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya terhadap
Pendidikan Karakter: Studi Tafsir Tematik dalam Tafsir Al-Misbah

Merry Amelial*, Dede Nurhayani2
L2 Sekolah Tinggi Ilmu Al-Qur’an As-Syifa Subang, Indonesia

Correspondence Author: meilia28052002@gmail.com

Received: 20 December 2025 Accepted: 18 January 2026 Published: 20 February 2026

Abstract

This article examines the Qur’anic concept of purification (taharah) through the interpretation of M.
Quraish Shihab in Tafsir Al-Misbah. The study focuses on three key verses related to purification,
namely QS. Al-Baqarah [2]:222, QS. An-Nisa’ [4]:43, and QS. Al-Ma’idah [5]:6. Using a thematic-
interpretative approach, this research explores the textual meaning, the socio-religious context, and
the spiritual implications of the commands related to purification. The study finds that taharah in
the Qur’an encompasses both physical cleanliness and spiritual awareness, reflecting broader values
of discipline, mercy, and moral responsibility. Quraish Shihab’s interpretation emphasizes that
purification is not only a ritual prerequisite for worship but also a means to build ethical awareness
and inner purity. Moreover, facilitative rulings such as tayammum illustrate the flexibility of Islamic
law and its attention to human ease. The findings highlight the contemporary relevance of taharah
as a foundation for personal discipline, holistic well-being, and spiritual development for Muslims
today.

Keywords: Taharah; Qur’anic Interpretation; Tafsir Al-Misbah; Wudhu; Tayammum

Abstrak

Artikel ini mengkaji konsep bersuci (taharah) dalam Al-Qur’an melalui penafsiran M. Quraish Shihab
dalam Tafsir Al-Misbah. Kajian ini berfokus pada tiga ayat utama yang berkaitan dengan bersuci,
yaitu QS. Al-Baqarah [2]:222, QS. An-Nisa’ [4]:43, dan QS. Al-Ma’idah [5]:6. Dengan menggunakan
pendekatan tafsir tematik (maudhiii), penelitian ini menelusuri makna tekstual, konteks sosial-
keagamaan, serta implikasi spiritual dari perintah-perintah terkait taharah. Penelitian menemukan
bahwa taharah dalam Al-Qur'an mencakup aspek kebersihan fisik sekaligus kesadaran spiritual,
yang mencerminkan nilai kedisiplinan, kasih sayang, dan tanggung jawab moral. Penafsiran Quraish
Shihab menunjukkan bahwa bersuci bukan hanya syarat sah ibadah, tetapi juga sarana pembinaan
jiwa dan etika. Selain itu, adanya keringanan seperti tayamum menggambarkan fleksibilitas hukum
Islam serta kepeduliannya terhadap kemudahan bagi manusia. Temuan ini menegaskan relevansi
ajaran taharah bagi kehidupan modern sebagai landasan pembinaan pribadi, kesehatan holistik, dan
pengembangan spiritual umat Islam.

Kata Kunci: Taharah; Tafsir Al-Misbah; Quraish Shihab; Wudhu; Tayamum

Pendahuluan
Bersuci (taharah) merupakan konsep penting dalam ajaran Islam yang
berkaitan erat dengan pelaksanaan ibadah dan pembinaan spiritual (Hodila et al.,

Please cite this article as Merry Amelia, Dede Nurhayani, "Konsep Taharah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya terhadap
Pendidikan Karakter: Studi Tafsir Tematik dalam Tafsir Al-Misbah," Al-Afkar, 2, 1, (2026): 17-28,

https://doi.org/10.32332 /alafkar.vxxixXX.XXXX.


https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx
mailto:meilia28052002@gmail.com

18 | Merry Amelia & Dede Nurhayani

2024). Al-Qur’an memberikan perhatian khusus terhadap persoalan kebersihan
fisik dan kesucian batin sebagai syarat sahnya sejumlah ibadah seperti shalat.
Perintah bersuci tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga memiliki dimensi moral,
sosial, dan kesehatan (Alfin, 2022). Beberapa ayat Al-Qur’an seperti QS. Al-Bagarah
[2]:222, QS. An-Nisa’ [4]:43, dan QS. Al-Ma’idah [5]:6 menjadi dasar utama
pembahasan tentang taharah. Para ulama memberikan ragam penafsiran terhadap
ayat-ayat tersebut.

Dalam perspektif pendidikan Islam, konsep taharah memiliki peran strategis
dalam pembentukan karakter peserta didik. Praktik bersuci seperti wudhu, mandi
wajib, dan tayamum tidak hanya mengajarkan keterampilan ritual, tetapi juga
membentuk kebiasaan hidup bersih, tertib, dan terkontrol. Nilai-nilai ini sejalan
dengan tujuan pendidikan Islam yang tidak hanya menekankan aspek kognitif,
tetapi juga afektif dan psikomotorik. Dengan demikian, taharah dapat dipahami
sebagai media pendidikan karakter yang menanamkan kesadaran spiritual,
pengendalian diri, serta akhlak mulia dalam kehidupan sehari-hari.

Mufassir rujukan dalam penelitian ini adalah Prof. Dr. M. Quraish Shihab,
seorang ulama dan cendekiawan Muslim Indonesia yang lahir di Rappang, Sulawesi
Selatan, pada 16 Februari 1944. Beliau menyelesaikan pendidikan tinggi di
Universitas Al-Azhar, Mesir, hingga meraih gelar doktor dalam bidang Ilmu-ilmu Al-
Qur'an pada tahun 1982 (Manaf, Abdul Novera, 2022). Quraish Shihab dikenal
sebagai mufassir modern dengan pendekatan adabi-ijtima‘i yang menekankan
keterhubungan makna ayat dengan realitas sosial masyarakat. Karya
monumentalnya, Tafsir Al-Misbah, menjadi salah satu referensi tafsir paling
berpengaruh di Indonesia karena gaya penjelasannya yang moderat, kontekstual,
dan mudah dipahami. Kelebihannya menekankan keserasian antar-ayat
(munasabah), pemahaman terhadap konteks sosial, serta penggalian nilai-nilai
moral yang relevan dengan kehidupan modern. Melalui pendekatan adabi-ijtimaf,
Tafsir Al-Misbah tidak hanya menjelaskan makna tekstual ayat, tetapi juga
menghubungkannya dengan persoalan kemasyarakatan kontemporer sehingga
ajarannya lebih aplikatif dan mudah dipahami oleh pembaca masa kini (Hasan,
2021).

Penelitian ini berupaya mengkaji lebih dalam konsep bersuci melalui
pendekatan tafsir tematik dengan menelusuri penafsiran Quraish Shihab terhadap
tiga ayat utama tentang taharah. Fokus kajian bukan hanya pada makna hukum,
tetapi juga pada nilai-nilai pendidikan, spiritualitas, dan sosial yang terkandung di
dalamnya. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi akademik dalam pengembangan kajian tafsir Al-Qur’an sekaligus
memperkaya landasan konseptual pendidikan Islam, khususnya dalam
pembentukan karakter Muslim yang bersih, disiplin, dan berakhlak mulia tetapi juga
pada relevansi spiritual dan sosialnya dalam kehidupan modern.

AL-AFKAR P-ISSN : 1234-1234

Vol. 2, No. 1 (2026) E-ISSN : 1234-1234 https://doi.org/10.32332 /alafkar.vxxixx.xxxx



Konsep Taharah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya terhadap Pendidikan... | 19

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir tematik (maudhiii) yang
menghimpun ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki tema sama, yaitu taharah atau
bersuci. Penelitian ini bersifat kualitatif dengan metode studi pustaka (library
research). Metode ini dipilih karena pembahasan mengenai taharah dalam Al-
Qur'an memerlukan penelaahan terhadap sumber-sumber literatur yang relevan.
Data primer diperoleh dari Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab sebagai
rujukan utama dalam menafsirkan ayat-ayat bersuci. Sementara itu, data sekunder
berasal dari buku-buku tafsir, jurnal ilmiah, artikel akademik, dan karya ilmiah lain
yang mendukung topik penelitian.

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahap, secara sistematis sebagai
berikut: (1) mengidentifikasi dan menghimpun ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan
dengan konsep taharah, khususnya QS. Al-Baqarah [2]:222, QS. An-Nisa’ [4]:43, dan
QS. Al-Ma’idah [5]:6; (2) menganalisis penafsiran M. Quraish Shihab terhadap ayat-
ayat tersebut dalam Tafsir Al-Misbah dengan memperhatikan konteks linguistik,
sosial, dan historis; (3) mengkaji nilai-nilai yang terkandung dalam konsep taharah,
baik dari aspek hukum, spiritual, maupun pendidikan; dan (4) menyusun sintesis
tematik untuk menghasilkan pemahaman holistik mengenai taharah sebagai konsep
ibadah sekaligus media pembentukan karakter dalam pendidikan Islam.

Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu menampilkan relevansi
ajaran taharah dalam konteks kehidupan modern serta kontribusinya terhadap
pengembangan pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Al-Qur'an. Pendekatan
tafsir tematik (maudhiil) memungkinkan peneliti memahami konsep Al-Qur’an
secara utuh dengan mengumpulkan ayat-ayat yang relevan dalam satu tema kajian
(Rohman, 2020).

Hasil dan Pembahasan
Definisi Taharah dalam Al-Qur’an

Secara etimologis, kata taharah berasal dari bahasa Arab tahara-yathuru-
taharah yang bermakna bersih, suci, dan terbebas dari kotoran. Dalam pengertian
bahasa, taharah tidak hanya merujuk pada kebersihan fisik, tetapi juga mencakup
makna kesucian yang bersifat abstrak, seperti kebersihan hati, pikiran, dan perilaku
(Ibn Manzir, 1994). Makna kebahasaan ini menunjukkan bahwa konsep taharah
sejak awal mengandung dimensi lahiriah dan batiniah yang saling berkaitan.

Dalam terminologi syariat, taharah didefinisikan sebagai upaya
menghilangkan hadas dan najis atau segala sesuatu yang menghalangi sahnya
ibadah tertentu, terutama shalat. Definisi ini menempatkan taharah sebagai
prasyarat utama dalam pelaksanaan ibadah, sehingga keberadaannya menjadi
sangat fundamental dalam kehidupan seorang Muslim (al-Zuhayli, 2002). Namun
demikian, pembatasan taharah semata-mata sebagai prosedur fighiyah berpotensi
mengaburkan pesan moral dan edukatif yang terkandung di dalamnya.

Please cite this article as Merry Amelia, Dede Nurhayani, "Konsep Taharah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya terhadap
Pendidikan Karakter: Studi Tafsir Tematik dalam Tafsir Al-Misbah," Al-Afkar, 2, 1, (2026): 17-28,

https://doi.org/10.32332 /alafkar.vxxixXX.XXXX.


https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx

20 | Merry Amelia & Dede Nurhayani

Dalam Al-Qur’an, konsep taharah tidak hanya menunjuk pada kebersihan
fisik, tetapi juga kesucian batin dan jiwa (Shihab, 2018). Hal ini tampak dari
penggunaan istilah yang berkaitan dengan kebersihan lahir seperti wudhu dan
mandi wajib, sekaligus penekanan pada kebersihan hati dan penyucian diri dari
dosa. Al-Qur’an memposisikan taharah sebagai prasyarat ibadah yang memiliki nilai
spiritual dan moral, bukan sekadar ritual formal.

Pemahaman ini diperkuat oleh hadits Nabi SAW yang menyatakan bahwa
“kesucian adalah separuh dari iman”, (Muslim ibn al-Hajjaj, 1374) yang
menunjukkan bahwa taharah merupakan identitas utama keimanan seorang
Muslim. Dengan demikian, taharah tidak hanya bersifat normatif-ritual, tetapi juga
historis dan peradaban, karena berfungsi mengangkat manusia dari kebiasaan
jahiliah menuju kehidupan yang bersih, sehat, dan bermoral.

Ruang lingkup taharah dalam Islam mencakup dua aspek utama, yaitu
taharah dari hadas dan taharah dari najis. Taharah dari hadas berkaitan dengan
kondisi tidak suci yang bersifat abstrak dan memerlukan cara tertentu untuk
menghilangkannya, seperti wudhu untuk hadas kecil dan mandi wajib untuk hadas
besar. Sementara itu, taharah dari najis berkaitan dengan pembersihan benda,
tubuh, atau pakaian dari kotoran yang secara hukum dianggap menghalangi sahnya
ibadah (al-Zuhayli, 2002). Pembagian ini menunjukkan bahwa taharah tidak hanya
berorientasi pada tubuh manusia, tetapi juga mencakup lingkungan dan sarana
ibadah.

Selain sebagai prasyarat ibadah, taharah juga memiliki tujuan yang
melampaui aspek teknis hukum. Al-Qur’an dan hadis menempatkan kebersihan dan
kesucian sebagai bagian dari keimanan dan indikator kualitas spiritual seseorang.
Oleh karena itu, taharah dapat dipahami sebagai proses pendidikan yang melatih
kedisiplinan, keteraturan, dan tanggung jawab personal melalui praktik yang
dilakukan secara berulang (Alfin, 2022).

Dengan demikian, definisi taharah dalam kajian ini tidak dibatasi pada
pengertian teknis-hukum semata, tetapi dipahami sebagai konsep Qur’ani yang
memiliki dimensi spiritual, moral, dan edukatif. Pemahaman komprehensif
terhadap taharah inilah yang menjadi dasar analisis ayat-ayat Al-Qur’an dan
penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah, serta relevansinya terhadap
pendidikan karakter.

Penafsiran Quraish Shihab terhadap Ayat-ayat Taharah
QS. Al-Baqgarah [2]: 222

\ & @8 . o
LS"’_UA)JJ"UU) ua_,ouJ\ ;LMJHjJr.C«ULSJ\}J&J} UW\U,;J.:)}LMJJ
ngg,u\“jjs;}uwm\ w\rff\w;,uﬁfud,@w;u 4k

o

“Mereka bertanya kepadamu tentang haid. Katakanlah, ‘Haid itu adalah suatu
kotoran.” Oleh sebab itu, hendaklah kamu menjauhkan diri dari perempuan pada

AL-AFKAR P-ISSN : 1234-1234

Vol. 2, No. 1 (2026) E-ISSN : 1234-1234 https://doi.org/10.32332 /alafkar.vxxixx.xxxx



Konsep Taharah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya terhadap Pendidikan... | 21

waktu haid, dan janganlah kamu mendekati mereka sebelum mereka suci. Apabila
mereka telah suci, maka campurilah mereka itu di tempat yang diperintahkan Allah
kepadamu. Sungguh, Allah menyukai orang-orang yang tobat dan menyukai orang-
orang yang menyucikan diri.” (Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019).

Asbab Al-Nuzul: Turun terkait tradisi Yahudi yang menganggap perempuan
haid najis total sehingga dijauhi dalam semua aspek. (Naisaburi, 1994) Munasabah:
Berhubungan dengan hukum muamalah keluarga dan menjaga kebersihan lahir-
batin. Hadits: Nabi SAW bersabda: “Lakukanlah segala sesuatu terhadap istri yang
haid, kecuali jima‘.” (HR. Muslim) (Muslim, 1374).

Quraish Shihab menjelaskan, larangan ayat ini tidak bermakna menjauhi istri
secara total, melainkan hanya larangan hubungan seksual. Haid dipahami sebagai
adza (gangguan), baik fisik maupun psikis. Dalam penafsirannya, beliau
menekankan bahwa Nabi tetap berinteraksi, berbicara, bahkan tidur bersama
istrinya yang sedang haid, sehingga larangan tersebut tidak boleh dipahami secara
ekstrem seperti tradisi Yahudi yang mengasingkan perempuan haid dari seluruh
aktivitas sosial (Shihab, 2011).

Ayat ini hadir untuk meluruskan pandangan ekstrem yang berkembang di
kalangan Yahudi dan masyarakat Arab pra-Islam, yang mengasingkan perempuan
haid seolah-olah mereka najis secara total. Islam tidak hanya menolak sikap
diskriminatif itu, tetapi juga menegaskan bahwa haid adalah bagian dari fitrah
biologis perempuan yang harus dihormati. Dengan melarang hanya hubungan
seksual, tetapi tetap membolehkan interaksi sosial, ayat ini menegakkan prinsip
penghormatan terhadap martabat perempuan. Pada saat yang sama, larangan ini
juga mengandung hikmah kesehatan, yaitu menjaga kebersihan dan menghindari
mudarat medis. Dengan demikian, ayat ini mengajarkan keseimbangan antara
penghormatan sosial, kasih sayang keluarga, dan pemeliharaan kesehatan.

QS. An-Nisa’ [4]:43

Z38 L. S~ - Pr -3

L;/.;L;U\L;-U);)jl \jﬁx‘g;g;&i;j}ou@uh@uw ERURVH
}}a/ £ s £ /aﬂ\/a/o} /a/\w/ -
\).R.GQKAIJ\ :JE rgy 5;35 j"j-’ ‘NUL«E‘W \W;Lﬁ \JJ}U('J};LVMJ\

)i
“Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu mendekati salat ketika
kamu dalam keadaan mabuk, sampai kamu mengerti apa yang kamu ucapkan, dan
(jangan pula mendekati salat) ketika kamu junub, kecuali sekadar berlalu saja, hingga
kamu mandi. Dan jika kamu sakit atau dalam perjalanan atau kembali dari tempat
buang air atau menyentuh perempuan, lalu kamu tidak memperoleh air, maka
bertayamumlah dengan tanah yang baik (suci); usaplah wajahmu dan tanganmu.
Sungguh, Allah Maha Pemaaf, Maha Pengampun.” (Kementerian Agama Republik
Indonesia, 2019).

Please cite this article as Merry Amelia, Dede Nurhayani, "Konsep Taharah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya terhadap
Pendidikan Karakter: Studi Tafsir Tematik dalam Tafsir Al-Misbah," Al-Afkar, 2, 1, (2026): 17-28,
https://doi.org/10.32332 /alafkar.vxxixXX.XXXX.


https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx

22 | Merry Amelia & Dede Nurhayani

Asbab Al-Nuzul: Turun sebagai tahap awal larangan khamr, sebelum
pengharaman total (Naisaburi, 1994). Munasabah: Menegaskan pentingnya
kesucian fisik dan kesadaran mental dalam ibadah. Hadits: “Allah tidak menerima
shalat tanpa bersuci.” (HR. Muslim) (Muslim, 1374).

Quraish Shihab menekankan pentingnya kesadaran dalam shalat yaitu
menjelaskan larangan shalat saat mabuk sebagai bagian dari tahapan pengharaman
khamr. Ayat ini juga melarang shalat dalam keadaan junub kecuali hanya lewat di
masjid. Serta menjelaskan keadaan junub dan memberi solusi tayamum. Beliau
menyoroti perbedaan tafsir kata lamastum an-nisa’ (apakah hanya sentuhan atau
jima‘) dan makna sha‘idan tayyiban. Menurutnya, tayamum adalah bukti kasih
sayang Allah, karena tujuan utamanya bukan membersihkan fisik, tetapi
memelihara kesadaran spiritual (Shihab, 2011).

Ayat ini menegaskan bahwa ibadah shalat tidak hanya membutuhkan
kebersihan lahir, tetapi juga kesadaran penuh agar tidak dilakukan dalam keadaan
mabuk atau lalai. Hal ini menunjukkan bahwa Islam membangun ibadah secara
bertahap, termasuk melalui proses gradual pengharaman khamr. Penetapan
tayamum dalam ayat ini juga memperlihatkan kasih sayang Allah yang memberikan
kemudahan ketika air tidak tersedia. Dengan demikian, ayat ini menanamkan nilai
bahwa ibadah harus dilakukan dengan kesiapan mental, kesucian fisik, dan ketaatan
pada hukum Allah, tanpa menjadikan syariat sebagai beban yang memberatkan.
QS. Al-Ma’idah [5]:6

|y i ) ;.’5@:@” ey \,L,&u oM\ ussvmm\ AR R
oo T aé\/.o/o)a’“ /° 5% 7 sas
W&;)\G@,‘{.ﬁo\ U,@;uu}{w{q\j _,W&J\L;\&JMKMJU
swuw\w\wgu\jm@;u\;@u)\%w\w@»uuj\

/J(S,@.uvu,ﬂjc /&;M&\Jﬁ;ufzi&;iﬁ}}iﬁ”

L

uj;wr_ibd

“Wahai orang-orang yang beriman! Apabila kamu hendak melaksanakan salat,
maka basuhlah wajahmu dan tanganmu sampai siku, dan sapulah kepalamu, dan
(basuh) kakimu sampai kedua mata kaki. Jika kamu junub, maka mandilah. Jika kamu
sakit atau dalam perjalanan atau kembali dari tempat buang air atau menyentuh
perempuan, lalu kamu tidak memperoleh air, maka bertayamumlah dengan tanah
yang baik (suci); usaplah wajahmu dan tanganmu dengan tanah itu. Allah tidak
hendak menyulitkan kamu, tetapi Dia hendak menyucikan kamu dan
menyempurnakan nikmat-Nya bagimu, agar kamu bersyukur.” (Kementerian Agama
Republik Indonesia, 2019).

Asbab Al-Nuzul: Turun dalam peristiwa Aisyah kehilangan kalung di

perjalanan. Karena tidak ada air, Allah menurunkan rukhsah tayamum. (HR. Bukhari
& Muslim) (Naisaburi, 1994). Munasabah: Menjadi syarat sah ibadah shalat,
sekaligus tanda bahwa syariat Islam tidak memberatkan. Hadits: “Wudhu
menghapus dosa-dosa kecil.” (HR. Muslim) (Muslim, 1374).

AL-AFKAR P-ISSN : 1234-1234

Vol. 2, No. 1 (2026) E-ISSN : 1234-1234 https://doi.org/10.32332 /alafkar.vxxixx.xxxx



Konsep Taharah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya terhadap Pendidikan... | 23

Quraish Shihab menjelaskan ayat ini dengan menekankan tata cara wudhu,
mandi wajib, dan tayamum sebagai bentuk ibadah yang mengajarkan kebersihan
sekaligus kedisiplinan. Menurutnya, bersuci bukan hanya sekadar menghilangkan
kotoran fisik, tetapi juga memiliki dimensi spiritual untuk menyiapkan hati dalam
beribadah. Penafsiran beliau juga menggarisbawahi bahwa syariat Islam
memberikan kemudahan: jika tidak ada air, tayamum diperbolehkan sebagai
pengganti. Beliau menyebut tayamum sebagai simbol kasih sayang Allah, yang
menegaskan bahwa tujuan ibadah bukan sekadar ritual fisik, melainkan pembinaan
jiwa yang bersih dan sadar akan kehadiran-Nya (Shihab, 2011).

Ayat ini menekankan pentingnya tata cara bersuci secara rinci, yang tidak
hanya bersifat ritual tetapi juga mendidik kedisiplinan, keteraturan, dan kesadaran
kebersihan dalam kehidupan sehari-hari. Wudhu, mandi besar, dan tayamum dalam
ayat ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam: meskipun air adalah sarana utama,
syariat tetap memberikan kemudahan melalui tayamum agar ibadah tidak
tertinggal. Hal ini menegaskan bahwa Islam tidak memberatkan umatnya, tetapi
justru membimbing mereka untuk menjaga kebersihan, kesehatan, serta kesiapan
mental dan spiritual dalam menghadapi Allah.

Konsep Taharah dalam Al-Qur’an Perspektif Quraish Shihab

Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah menegaskan bahwa perintah taharah
bukanlah beban syariat, melainkan kebutuhan fitrah manusia (Shihab, 2011).
Menurutnya, Allah mensyariatkan wudhu dan mandi untuk menyempurnakan
nikmat-Nya kepada manusia, agar mereka hidup dalam kondisi bersih, sehat, dan
bermartabat. Dengan demikian, taharah berfungsi sebagai sarana pemeliharaan
fisik sekaligus ketenangan psikologis dan spiritual manusia.

Lebih lanjut, Quraish Shihab menekankan bahwa Al-Qur'an tidak
memisahkan kesucian lahir dan batin (Shihab, 2011). Penyucian lahir melalui
wudhu dan mandi wajib berfungsi sebagai simbol penyucian batin. Aktivitas
membasuh anggota tubuh yang sering digunakan dalam interaksi sosial seperti
wajah, tangan, dan kaki mengandung makna etis berupa komitmen untuk menjaga
perilaku, pandangan, dan tindakan dari hal-hal yang tidak diridhai Allah.

Dalam Q.S. Al-Bagarah [2]: 222, Al-Qur'an menggunakan istilah al-
mutathahhirin, yang menurut Quraish Shihab menunjukkan proses aktif dan
berkelanjutan (Shihab, 2011). Kesucian bukanlah kondisi statis, melainkan upaya
terus-menerus untuk memperbaiki diri. Seseorang disebut mencintai kesucian
apabila ia segera membersihkan diri setelah terkena najis maupun setelah
melakukan dosa.

Konsep taharah juga memiliki dimensi estetika dan martabat manusia
(Hasan, 2021). Islam memandang kebersihan sebagai bagian dari keindahan, dan
keindahan merupakan refleksi dari kesempurnaan iman. Quraish Shihab memaknai
taharah sebagai bentuk syukur atas nikmat penciptaan, yang diwujudkan melalui

Please cite this article as Merry Amelia, Dede Nurhayani, "Konsep Taharah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya terhadap
Pendidikan Karakter: Studi Tafsir Tematik dalam Tafsir Al-Misbah," Al-Afkar, 2, 1, (2026): 17-28,

https://doi.org/10.32332 /alafkar.vxxixXX.XXXX.


https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx

24 | Merry Amelia & Dede Nurhayani

penampilan bersih, rapi, dan terjaga. Pendekatan ini menunjukkan bahwa taharah
tidak hanya berkaitan dengan ibadah, tetapi juga dengan pemeliharaan harga diri
manusia sebagai makhluk mulia.

Selain itu, Quraish Shihab mengaitkan taharah dengan hubungan cinta antara
hamba dan Sang Pencipta. Al-Qur'an menegaskan bahwa Allah tidak hanya
menerima orang-orang yang bersuci, tetapi juga mencintai mereka (yuhibbu al-
mutathahhirin) (Shihab, 2011). Cinta Ilahi ini dipahami sebagai hasil dari usaha
manusia untuk meneladani sifat Allah Yang Maha Suci (al-Quddiis) dalam batas
kemanusiaannya.

Dalam dimensi sosial, taharah dipahami sebagai bentuk kepedulian terhadap
sesama dan lingkungan. Bersuci tidak hanya bertujuan untuk mensahkan ibadah
pribadi, tetapi juga untuk memastikan bahwa kehadiran seorang Muslim tidak
menimbulkan ketidaknyamanan bagi orang lain. Oleh karena itu, taharah berfungsi
sebagai fondasi budaya hidup bersih dan beradab dalam masyarakat Muslim.

Implikasi Konsep Taharah terhadap Pendidikan Karakter

Konsep taharah dalam Al-Qur’an tidak hanya memiliki implikasi hukum dan
spiritual, tetapi juga mengandung nilai-nilai edukatif yang relevan dalam konteks
pendidikan karakter. Praktik bersuci yang dilakukan secara berulang dalam
kehidupan seorang Muslim, seperti wudhu dan mandi wajib, berfungsi sebagai
media pembiasaan (habit formation) yang menanamkan kedisiplinan, keteraturan,
serta kesadaran diri. Dalam perspektif pendidikan Islam, pembiasaan semacam ini
merupakan metode efektif untuk membentuk karakter peserta didik agar memiliki
tanggung jawab personal dan kontrol diri yang baik (Hodila et al., 2024).

Nilai pendidikan karakter yang terkandung dalam praktik taharah terlihat
dari penekanan Islam terhadap kebersihan lahir dan batin sebagai satu kesatuan
yang tidak terpisahkan. Peserta didik yang dibiasakan menjaga kesucian diri melalui
praktik bersuci akan memiliki sensitivitas terhadap kebersihan lingkungan,
kerapian, serta etika sosial dalam kehidupan bermasyarakat. Hal ini sejalan dengan
tujuan pendidikan karakter Islam yang menekankan pembentukan akhlak mulia
melalui internalisasi nilai-nilai Qur’ani dalam perilaku sehari-hari (Alfin, 2022).

Dalam Tafsir al-Mishbah, M. Quraish Shihab menegaskan bahwa taharah
tidak semata-mata bertujuan menghilangkan kotoran fisik, melainkan juga
berfungsi sebagai simbol penyucian jiwa dan pembinaan moral. Aktivitas
membasuh anggota tubuh sebelum shalat mengandung pesan edukatif agar
manusia menjaga pandangan, ucapan, dan perbuatan dari hal-hal yang tidak
diridhai Allah (Shihab, 2011). Penafsiran ini menunjukkan bahwa taharah memiliki
dimensi pedagogis yang kuat dalam membentuk integritas, kesadaran moral, serta
kejujuran, yang merupakan nilai inti dalam pendidikan karakter.

Lebih lanjut, konsep kemudahan (taysir) dalam syariat bersuci, seperti
diperbolehkannya tayamum ketika tidak tersedia air, mengajarkan nilai toleransi,

AL-AFKAR P-ISSN : 1234-1234

Vol. 2, No. 1 (2026) E-ISSN : 1234-1234 https://doi.org/10.32332 /alafkar.vxxixx.xxxx



Konsep Taharah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya terhadap Pendidikan... | 25

empati, dan fleksibilitas dalam menjalankan aturan agama. Nilai-nilai ini sangat
penting dalam konteks pendidikan, agar peserta didik memahami bahwa aturan
tidak dimaksudkan untuk memberatkan, tetapi untuk mendidik dan memanusiakan
manusia. Pendidikan Islam yang berlandaskan nilai taharah tidak hanya
menekankan kedisiplinan normatif, tetapi juga keseimbangan antara aspek
kemanusiaan dan spiritualitas (Tafakkur, 2023).

Dengan demikian, konsep taharah dapat dijadikan sebagai landasan
pedagogis dalam pendidikan Islam, khususnya dalam pembentukan karakter
peserta didik yang berakhlak, bertanggung jawab, dan memiliki kesadaran spiritual.
Integrasi nilai-nilai taharah dalam proses pendidikan di lingkungan keluarga,
sekolah, dan masyarakat akan berkontribusi pada terbentuknya pribadi Muslim
yang tidak hanya taat secara ritual, tetapi juga berkarakter mulia dalam kehidupan
sosialnya (Hodila et al., 2024).

Relevansi Konsep Taharah dalam Kehidupan Modern dan Kesehatan

Konsep taharah dalam Al-Qur’an memiliki relevansi yang sangat kuat dalam
konteks kehidupan modern, terutama dalam aspek kesehatan, kebersihan
lingkungan, dan kesadaran diri. Praktik bersuci seperti wudhu dan mandi wajib
yang dilakukan secara rutin berkontribusi pada pemeliharaan kebersihan tubuh
dan pencegahan berbagai penyakit. Aktivitas membasuh anggota tubuh tertentu
secara berulang, seperti tangan, wajah, dan kaki, sejalan dengan prinsip-prinsip
kebersihan modern yang menekankan pentingnya higienitas sebagai upaya
preventif terhadap penyebaran penyakit (Manaf, Abdul Novera, 2022).

Dalam perspektif ijaz ‘ilmi hadits, praktik wudhu tidak hanya memiliki
dimensi ibadah, tetapi juga mengandung hikmah kesehatan yang dapat dirasakan
secara empiris. Wudhu membantu melancarkan peredaran darah, menjaga
kebersihan kulit, serta memberikan efek relaksasi yang berdampak positif terhadap
kesehatan mental (Manaf, Abdul Novera, 2022). Dengan demikian, taharah dapat
dipahami sebagai bentuk integrasi antara ajaran agama dan prinsip kesehatan
holistik yang relevan sepanjang zaman.

Selain aspek kesehatan individu, konsep taharah juga berimplikasi pada
kebersihan lingkungan dan budaya hidup bersih dalam masyarakat. Islam
mendorong umatnya untuk menjaga kebersihan tidak hanya pada level personal,
tetapi juga dalam ruang sosial. Lingkungan yang bersih mencerminkan kualitas
peradaban dan kesadaran kolektif masyarakat terhadap nilai-nilai keagamaan dan
kemanusiaan (Hodila et al., 2024). Dalam konteks ini, taharah berfungsi sebagai
fondasi etika sosial yang mendorong terciptanya masyarakat yang sehat, tertib, dan
beradab.

Quraish Shihab menegaskan bahwa kebersihan dalam Islam tidak boleh
dipisahkan dari nilai keindahan dan martabat manusia (Shihab, 2018). Praktik
taharah yang konsisten membentuk kepribadian Muslim yang menghargai

Please cite this article as Merry Amelia, Dede Nurhayani, "Konsep Taharah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya terhadap
Pendidikan Karakter: Studi Tafsir Tematik dalam Tafsir Al-Misbah," Al-Afkar, 2, 1, (2026): 17-28,

https://doi.org/10.32332 /alafkar.vxxixXX.XXXX.


https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx

26 | Merry Amelia & Dede Nurhayani

keteraturan, kedisiplinan, dan tanggung jawab terhadap diri sendiri maupun
lingkungan sekitar. Nilai-nilai ini sangat relevan dengan tantangan kehidupan
modern yang menuntut kesadaran akan kesehatan, kebersihan, serta keseimbangan
antara aktivitas fisik dan spiritual.

Dengan demikian, konsep taharah dalam Al-Qur’an tidak hanya berfungsi
sebagai pedoman ibadah ritual, tetapi juga sebagai prinsip hidup yang aplikatif
dalam menjawab kebutuhan manusia modern. Integrasi nilai-nilai taharah dalam
kehidupan sehari-hari berpotensi memperkuat kualitas kesehatan, kesadaran
lingkungan, dan pembentukan karakter yang berkelanjutan.

Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep bersuci (taharah) dalam Al-
Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai syarat sah ibadah, tetapi juga merupakan
landasan fundamental dalam pembentukan karakter Muslim yang bersih, sehat, dan
berakhlak mulia. Melalui pendekatan tafsir tematik terhadap ayat-ayat taharah,
terlihat bahwa Al-Qur'an memposisikan kesucian sebagai nilai integral yang
mencakup dimensi lahiriah dan batiniah manusia. Dengan demikian, taharah tidak
dapat dipahami semata-mata sebagai praktik ritual formal, melainkan sebagai
proses pembinaan diri yang berkelanjutan. Praktik taharah yang dilakukan secara
berulang berfungsi sebagai sarana pembiasaan nilai disiplin dan tanggung jawab
personal dalam pendidikan Islam (Hidayat, T.; Fauzi, 2020; Siregar, M.; Nasution,
2020).

Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah menunjukkan bahwa
taharah mengandung dimensi hukum, spiritual, moral, dan sosial yang saling
berkaitan. Praktik bersuci seperti wudhu dan mandi wajib tidak hanya bertujuan
menghilangkan hadas dan najis, tetapi juga berfungsi sebagai simbol penyucian jiwa
serta pengendalian perilaku. Aktivitas bersuci mengajarkan kedisiplinan, kesadaran
diri, dan tanggung jawab personal, yang merupakan nilai-nilai penting dalam
pembentukan integritas dan kepribadian Muslim (Shihab, 2011).

Ayat-ayat tentang taharah juga menegaskan prinsip keseimbangan antara
kebersihan fisik dan penyucian jiwa. Al-Qur’an tidak memisahkan antara aspek
jasmani dan rohani, melainkan memandang keduanya sebagai satu kesatuan yang
saling melengkapi. Selain itu, adanya keringanan dalam syariat bersuci, seperti
diperbolehkannya tayamum, menunjukkan rahmat Allah serta fleksibilitas hukum
Islam dalam memperhatikan kondisi dan kemampuan manusia. Prinsip kemudahan
ini menegaskan bahwa syariat Islam bersifat mendidik dan memanusiakan, bukan
memberatkan.

Dalam konteks kehidupan modern, nilai-nilai taharah memiliki relevansi yang
sangat kuat, terutama dalam menjaga kesehatan, kebersihan lingkungan, serta
membangun kesadaran moral dan spiritual individu. Pemahaman yang
komprehensif terhadap konsep taharah berpotensi memberikan kontribusi nyata

AL-AFKAR P-ISSN : 1234-1234

Vol. 2, No. 1 (2026) E-ISSN : 1234-1234 https://doi.org/10.32332 /alafkar.vxxixx.xxxx



Konsep Taharah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya terhadap Pendidikan... | 27

dalam pembentukan gaya hidup bersih, tertib, dan bertanggung jawab, baik pada
tataran personal maupun sosial. Oleh karena itu, kajian terhadap ayat-ayat bersuci
melalui perspektif tafsir tematik tidak hanya memperkaya khazanah studi Al-
Qur’an, tetapi juga memberikan dasar konseptual yang aplikatif bagi pengembangan
pendidikan karakter dan praktik keberagamaan yang lebih bermakna dalam
kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, konsep taharah dalam Al-Qur’an tidak
hanya bersifat normatif, tetapi juga memiliki implikasi praktis dalam pembentukan
karakter dan gaya hidup Muslim modern (Alfin, 2022; Shihab, 2011).

Ucapan Terima Kasih

Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada dosen
pengampu mata kuliah Tafsir Tematik Ayat-ayat Ibadah dan Muamalah, Ustadzah
Ela Sartika, M.Ag., yang telah memberikan bimbingan, arahan, serta masukan
berharga selama proses penyusunan artikel ini. Ucapan terima kasih juga penulis
sampaikan kepada orang tua yang senantiasa selalu mendo’akan, serta kepada
rekan-rekan mahasiswa/i yang telah memberikan kontribusi melalui diskusi dan
pertukaran gagasan sehingga memperkaya analisis dalam penelitian ini.

Pernyataan Kontribusi Penulis

Merry Amelia berkontribusi dalam perumusan topik penelitian,
pengumpulan literatur primer dan sekunder, serta penulisan artikel ini. Dede
Nurhayani berkontribusi dalam analisis ayat-ayat Al-Qur’an, serta bagian hasil dan
pembahasan. Kedua penulis bersama-sama melakukan telaah akhir terhadap
naskah dan menyetujui artikel ini untuk diajukan.

Referensi

al-Zuhayli, W. (2002). Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu (Vol. 1). Dar al-Fikr.

Alfin, N. N. (2022). Thaharah Dalam Perspektif Al-Qur’an: Fondasi Kebersihan
Jasmani dan Ruhani dalam Kehidupan Muslim. Hamalatul Qur’an: Jurnal IImu-
IImu Al-Qur’an, 3(1), 35-43. https://doi.org/10.37985/hq.v3i1.551

Hasan, F. (2021). Peta Pemikiran M. Quraish Shihab dalam Wacana Studi Al-Qur’an
Indonesia. Citra llmu.

Hidayat, T.; Fauzi, M. (2020). Pembiasaan ibadah dan pembentukan karakter
peserta didik. Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam, 25(1), 67-80.
https://doi.org/10.19109//tjie.v25i1.5321

Hodila, H., Khifari, I. Al, Dariyanti, A., Hayatul, S., Putri, N. A,, Riau, U. M., Simpang, A.,
Arengka, K., Tambusai, J. T., & Tampan, K. (2024). Menerapkan Thaharah untuk
Mewujudkan Gaya Hidup Bersih dan Berbudaya. Akhlak: Jurnal Pendidikan
Agama Islam Dan Filsafat, 2(1), 85-97.

Ibn Manzur, M. (1994). Lisan al-‘Arab. Dar Sadir.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur’an dan Terjemahnya (Edisi
Penyempurnaan) (Edisi Penyempurnaan). Lajnah Pentashihan Mushaf Al-
Qur’an.

Manaf, Abdul Novera, M. (2022). I'jaz al-Ilmi fil Hadis: Tinjauan terhadap Wudu dan

Please cite this article as Merry Amelia, Dede Nurhayani, "Konsep Taharah dalam Al-Qur’an dan Implikasinya terhadap
Pendidikan Karakter: Studi Tafsir Tematik dalam Tafsir Al-Misbah," Al-Afkar, 2, 1, (2026): 17-28,

https://doi.org/10.32332 /alafkar.vxxixXX.XXXX.


https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx

28 | Merry Amelia & Dede Nurhayani

Pengaruhnya bagi Kesehatan. DIRAYAH: Jurnal Ilmu Hadis, 3(1), 110-112.
https://e-jurnal.stigarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article /view /102

Muslim. (1374). Shahih Muslim. Dar lhya’ Al-Kutub Al-Arabiyah.

Muslim ibn al-Hajjaj. (1374). Shahih Muslim. Dar Thya’ al-Kutub al-‘Arabiyyah.

Naisaburi, A. H. A. 1. A. A.W. A. (1994). Asbab Nuzul. Dar al Fikr.

Rohman, M. (2020). Pendekatan tafsir maudhuci dalam kajian Al-Qur’an
kontemporer. Jurnal Studi Al-Qur’an, 15(1), 45-60.
https://doi.org/10.21009/jsq.015.1.04

Shihab, M. Q. (2011). Tafsir Al-Misbah: Vol. IV. Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2018). Membumikan Al-Qur’an. LKiS.

Siregar, M.; Nasution, H. (2020). Internalisasi nilai kebersihan dalam pendidikan
Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 55-68.
https://doi.org/10.14421/jpi.2020.91.55-68

Tafakkur. (2023). Pendidikan karakter dalam perspektif Al-Qur’an. Tafakkur, 5(2),
210-225. https://doi.org/10.62359 /tafakkur.v5i2.420

AL-AFKAR P-ISSN : 1234-1234

Vol. 2, No. 1 (2026) E-ISSN : 1234-1234 https://doi.org/10.32332 /alafkar.vxxixx.XXxx



