
	
Al-Afkar:	Jurnal	Pemikiran	Mahasiswa	Pendidikan	
Vol.	2,	No.	1,	2026	|	pp.	17-28	
E-ISSN:	XXXX-XXXX	
Open	Accsess:	https://doi.org/10.26811/xxxx.xxxx.xxxx	
	

Please	cite	this	article	as	Merry	Amelia,	Dede	Nurhayani,	"Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	dan	Implikasinya	terhadap	
Pendidikan	Karakter:	Studi	Tafsir	Tematik	dalam	Tafsir	Al-Misbah,"	Al-Afkar,	2,	1,	(2026):	17-28,	

https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx.	

 

Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	dan	Implikasinya	terhadap	
Pendidikan	Karakter:	Studi	Tafsir	Tematik	dalam	Tafsir	Al-Misbah	

	
Merry	Amelia1*,	Dede	Nurhayani2	

¹,2	Sekolah	Tinggi	Ilmu	Al-Qur’an	As-Syifa	Subang,	Indonesia	
Correspondence	Author:	meilia28052002@gmail.com		

    
Received:	20	December	2025	 Accepted:	18	January	2026	 Published:	20	February	2026	

	

Abstract	

This	article	examines	the	Qur’anic	concept	of	purification	(taharah)	through	the	interpretation	of	M.	
Quraish	Shihab	in	Tafsir	Al-Misbah.	The	study	focuses	on	three	key	verses	related	to	purification,	
namely	 QS.	 Al-Baqarah	 [2]:222,	 QS.	 An-Nisa’	 [4]:43,	 and	 QS.	 Al-Ma’idah	 [5]:6.	 Using	 a	 thematic-
interpretative	approach,	this	research	explores	the	textual	meaning,	the	socio-religious	context,	and	
the	spiritual	implications	of	the	commands	related	to	purification.	The	study	finds	that	taharah	in	
the	Qur’an	encompasses	both	physical	cleanliness	and	spiritual	awareness,	reflecting	broader	values	
of	 discipline,	 mercy,	 and	 moral	 responsibility.	 Quraish	 Shihab’s	 interpretation	 emphasizes	 that	
purification	is	not	only	a	ritual	prerequisite	for	worship	but	also	a	means	to	build	ethical	awareness	
and	inner	purity.	Moreover,	facilitative	rulings	such	as	tayammum	illustrate	the	flexibility	of	Islamic	
law	and	its	attention	to	human	ease.	The	findings	highlight	the	contemporary	relevance	of	taharah	
as	a	foundation	for	personal	discipline,	holistic	well-being,	and	spiritual	development	for	Muslims	
today.	

Keywords:	Taharah;	Qur’anic	Interpretation;	Tafsir	Al-Misbah;	Wudhu;	Tayammum	
	

Abstrak	
Artikel	ini	mengkaji	konsep	bersuci	(taharah)	dalam	Al-Qur’an	melalui	penafsiran	M.	Quraish	Shihab	
dalam	Tafsir	Al-Misbah.	Kajian	 ini	berfokus	pada	tiga	ayat	utama	yang	berkaitan	dengan	bersuci,	
yaitu	QS.	Al-Baqarah	[2]:222,	QS.	An-Nisa’	[4]:43,	dan	QS.	Al-Ma’idah	[5]:6.	Dengan	menggunakan	
pendekatan	 tafsir	 tematik	 (maudhū‘ī),	 penelitian	 ini	menelusuri	makna	 tekstual,	 konteks	 sosial-
keagamaan,	serta	implikasi	spiritual	dari	perintah-perintah	terkait	taharah.	Penelitian	menemukan	
bahwa	 taharah	dalam	Al-Qur’an	mencakup	 aspek	kebersihan	 fisik	 sekaligus	 kesadaran	 spiritual,	
yang	mencerminkan	nilai	kedisiplinan,	kasih	sayang,	dan	tanggung	jawab	moral.	Penafsiran	Quraish	
Shihab	menunjukkan	bahwa	bersuci	bukan	hanya	syarat	sah	ibadah,	tetapi	juga	sarana	pembinaan	
jiwa	dan	etika.	Selain	itu,	adanya	keringanan	seperti	tayamum	menggambarkan	fleksibilitas	hukum	
Islam	serta	kepeduliannya	terhadap	kemudahan	bagi	manusia.	Temuan	ini	menegaskan	relevansi	
ajaran	taharah	bagi	kehidupan	modern	sebagai	landasan	pembinaan	pribadi,	kesehatan	holistik,	dan	
pengembangan	spiritual	umat	Islam.	
Kata	Kunci:	Taharah;	Tafsir	Al-Misbah;	Quraish	Shihab;	Wudhu;	Tayamum	
	

Pendahuluan	
Bersuci	 (taharah)	 merupakan	 konsep	 penting	 dalam	 ajaran	 Islam	 yang	

berkaitan	erat	dengan	pelaksanaan	ibadah	dan	pembinaan	spiritual	(Hodila	et	al.,	

https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx
mailto:meilia28052002@gmail.com


18	|	Merry	Amelia	&	Dede	Nurhayani	

	

AL-AFKAR	
Vol.	2,	No.	1	(2026) 

P-ISSN	:	1234-1234	
E-ISSN	:	1234-1234	 https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx	

 

2024).	 Al-Qur’an	 memberikan	 perhatian	 khusus	 terhadap	 persoalan	 kebersihan	
fisik	 dan	 kesucian	 batin	 sebagai	 syarat	 sahnya	 sejumlah	 ibadah	 seperti	 shalat.	
Perintah	 bersuci	 tidak	 hanya	 bersifat	 ritual,	 tetapi	 juga	memiliki	 dimensi	moral,	
sosial,	dan	kesehatan	(Alfin,	2022).	Beberapa	ayat	Al-Qur’an	seperti	QS.	Al-Baqarah	
[2]:222,	 QS.	 An-Nisa’	 [4]:43,	 dan	 QS.	 Al-Ma’idah	 [5]:6	 menjadi	 dasar	 utama	
pembahasan	tentang	taharah.	Para	ulama	memberikan	ragam	penafsiran	terhadap	
ayat-ayat	tersebut.	

Dalam	perspektif	pendidikan	Islam,	konsep	taharah	memiliki	peran	strategis	
dalam	pembentukan	karakter	peserta	didik.	Praktik	bersuci	seperti	wudhu,	mandi	
wajib,	 dan	 tayamum	 tidak	 hanya	 mengajarkan	 keterampilan	 ritual,	 tetapi	 juga	
membentuk	 kebiasaan	 hidup	 bersih,	 tertib,	 dan	 terkontrol.	 Nilai-nilai	 ini	 sejalan	
dengan	 tujuan	 pendidikan	 Islam	 yang	 tidak	 hanya	 menekankan	 aspek	 kognitif,	
tetapi	 juga	 afektif	 dan	 psikomotorik.	 Dengan	 demikian,	 taharah	 dapat	 dipahami	
sebagai	 media	 pendidikan	 karakter	 yang	 menanamkan	 kesadaran	 spiritual,	
pengendalian	diri,	serta	akhlak	mulia	dalam	kehidupan	sehari-hari.	

Mufassir	 rujukan	 dalam	 penelitian	 ini	 adalah	 Prof.	 Dr.	 M.	 Quraish	 Shihab,	
seorang	ulama	dan	cendekiawan	Muslim	Indonesia	yang	lahir	di	Rappang,	Sulawesi	
Selatan,	 pada	 16	 Februari	 1944.	 Beliau	 menyelesaikan	 pendidikan	 tinggi	 di	
Universitas	Al-Azhar,	Mesir,	hingga	meraih	gelar	doktor	dalam	bidang	Ilmu-ilmu	Al-
Qur’an	 pada	 tahun	 1982	 (Manaf,	 Abdul	 Novera,	 2022).	 Quraish	 Shihab	 dikenal	
sebagai	 mufassir	 modern	 dengan	 pendekatan	 adabī–ijtima‘ī	 yang	 menekankan	
keterhubungan	 makna	 ayat	 dengan	 realitas	 sosial	 masyarakat.	 Karya	
monumentalnya,	 Tafsir	 Al-Misbah,	 menjadi	 salah	 satu	 referensi	 tafsir	 paling	
berpengaruh	di	 Indonesia	karena	gaya	penjelasannya	yang	moderat,	kontekstual,	
dan	 mudah	 dipahami.	 Kelebihannya	 menekankan	 keserasian	 antar-ayat	
(munāsabah),	 pemahaman	 terhadap	 konteks	 sosial,	 serta	 penggalian	 nilai-nilai	
moral	yang	relevan	dengan	kehidupan	modern.	Melalui	pendekatan	adabī–ijtima‘ī,	
Tafsir	 Al-Misbah	 tidak	 hanya	 menjelaskan	 makna	 tekstual	 ayat,	 tetapi	 juga	
menghubungkannya	 dengan	 persoalan	 kemasyarakatan	 kontemporer	 sehingga	
ajarannya	 lebih	 aplikatif	 dan	 mudah	 dipahami	 oleh	 pembaca	 masa	 kini	 (Hasan,	
2021).	

Penelitian	 ini	 berupaya	 mengkaji	 lebih	 dalam	 konsep	 bersuci	 melalui	
pendekatan	tafsir	tematik	dengan	menelusuri	penafsiran	Quraish	Shihab	terhadap	
tiga	ayat	utama	tentang	 taharah.	Fokus	kajian	 	bukan	hanya	pada	makna	hukum,	
tetapi	juga	pada	nilai-nilai	pendidikan,	spiritualitas,	dan	sosial	yang	terkandung	di	
dalamnya.	 Dengan	 demikian,	 penelitian	 ini	 diharapkan	 dapat	 memberikan	
kontribusi	 akademik	 dalam	 pengembangan	 kajian	 tafsir	 Al-Qur’an	 sekaligus	
memperkaya	 landasan	 konseptual	 pendidikan	 Islam,	 khususnya	 dalam	
pembentukan	karakter	Muslim	yang	bersih,	disiplin,	dan	berakhlak	mulia	tetapi	juga	
pada	relevansi	spiritual	dan	sosialnya	dalam	kehidupan	modern.	



Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	dan	Implikasinya	terhadap	Pendidikan…	|	19	

Please	cite	this	article	as	Merry	Amelia,	Dede	Nurhayani,	"Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	dan	Implikasinya	terhadap	
Pendidikan	Karakter:	Studi	Tafsir	Tematik	dalam	Tafsir	Al-Misbah,"	Al-Afkar,	2,	1,	(2026):	17-28,	

https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx.	

Metode	Penelitian	
Penelitian	 ini	 menggunakan	 pendekatan	 tafsir	 tematik	 (maudhū‘ī)	 yang	

menghimpun	 ayat-ayat	 Al-Qur’an	 yang	 memiliki	 tema	 sama,	 yaitu	 taharah	 atau	
bersuci.	 Penelitian	 ini	 bersifat	 kualitatif	 dengan	 metode	 studi	 pustaka	 (library	
research).	 Metode	 ini	 dipilih	 karena	 pembahasan	 mengenai	 taharah	 dalam	 Al-
Qur’an	memerlukan	penelaahan	 terhadap	sumber-sumber	 literatur	yang	 relevan.	
Data	 primer	 diperoleh	 dari	 Tafsir	 Al-Misbah	 karya	 M.	 Quraish	 Shihab	 sebagai	
rujukan	utama	dalam	menafsirkan	ayat-ayat	bersuci.	Sementara	itu,	data	sekunder	
berasal	dari	buku-buku	tafsir,	jurnal	ilmiah,	artikel	akademik,	dan	karya	ilmiah	lain	
yang	mendukung	topik	penelitian.	

Analisis	 data	 dilakukan	 melalui	 beberapa	 tahap,	 secara	 sistematis	 sebagai	
berikut:	(1)	mengidentifikasi	dan	menghimpun	ayat-ayat	Al-Qur’an	yang	berkaitan	
dengan	konsep	taharah,	khususnya	QS.	Al-Baqarah	[2]:222,	QS.	An-Nisa’	[4]:43,	dan	
QS.	Al-Ma’idah	[5]:6;	(2)	menganalisis	penafsiran	M.	Quraish	Shihab	terhadap	ayat-
ayat	 tersebut	 dalam	 Tafsir	 Al-Misbah	 dengan	memperhatikan	 konteks	 linguistik,	
sosial,	dan	historis;	(3)	mengkaji	nilai-nilai	yang	terkandung	dalam	konsep	taharah,	
baik	dari	aspek	hukum,	spiritual,	maupun	pendidikan;	dan	(4)	menyusun	sintesis	
tematik	untuk	menghasilkan	pemahaman	holistik	mengenai	taharah	sebagai	konsep	
ibadah	sekaligus	media	pembentukan	karakter	dalam	pendidikan	Islam.	

Melalui	pendekatan	ini,	penelitian	diharapkan	mampu	menampilkan	relevansi	
ajaran	 taharah	 dalam	 konteks	 kehidupan	 modern	 serta	 kontribusinya	 terhadap	
pengembangan	 pendidikan	 karakter	 berbasis	 nilai-nilai	 Al-Qur’an.	 	 Pendekatan	
tafsir	 tematik	 (maudhū‘ī)	 memungkinkan	 peneliti	 memahami	 konsep	 Al-Qur’an	
secara	utuh	dengan	mengumpulkan	ayat-ayat	yang	relevan	dalam	satu	tema	kajian	
(Rohman,	2020).	
	
Hasil	dan	Pembahasan	
Definisi	Taharah	dalam	Al-Qur’an	

Secara	etimologis,	kata	 taharah	berasal	dari	bahasa	Arab	 tahara–yathuru–
taharah	yang	bermakna	bersih,	suci,	dan	terbebas	dari	kotoran.	Dalam	pengertian	
bahasa,	taharah	tidak	hanya	merujuk	pada	kebersihan	fisik,	tetapi	juga	mencakup	
makna	kesucian	yang	bersifat	abstrak,	seperti	kebersihan	hati,	pikiran,	dan	perilaku	
(Ibn	Manẓūr,	 1994).	Makna	kebahasaan	 ini	menunjukkan	bahwa	konsep	 taharah	
sejak	awal	mengandung	dimensi	lahiriah	dan	batiniah	yang	saling	berkaitan.	

Dalam	 terminologi	 syariat,	 taharah	 didefinisikan	 sebagai	 upaya	
menghilangkan	 hadas	 dan	 najis	 atau	 segala	 sesuatu	 yang	 menghalangi	 sahnya	
ibadah	 tertentu,	 terutama	 shalat.	 Definisi	 ini	 menempatkan	 taharah	 sebagai	
prasyarat	 utama	 dalam	 pelaksanaan	 ibadah,	 sehingga	 keberadaannya	 menjadi	
sangat	 fundamental	dalam	kehidupan	seorang	Muslim	(al-Zuhayli,	2002).	Namun	
demikian,	pembatasan	taharah	semata-mata	sebagai	prosedur	fiqhiyah	berpotensi	
mengaburkan	pesan	moral	dan	edukatif	yang	terkandung	di	dalamnya.	

https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx


20	|	Merry	Amelia	&	Dede	Nurhayani	

	

AL-AFKAR	
Vol.	2,	No.	1	(2026) 

P-ISSN	:	1234-1234	
E-ISSN	:	1234-1234	 https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx	

 

Dalam	Al-Qur’an,	 konsep	 taharah	 tidak	 hanya	menunjuk	 pada	 kebersihan	
fisik,	 tetapi	 juga	 kesucian	 batin	 dan	 jiwa	 (Shihab,	 2018).	 Hal	 ini	 tampak	 dari	
penggunaan	 istilah	 yang	 berkaitan	 dengan	 kebersihan	 lahir	 seperti	 wudhu	 dan	
mandi	wajib,	 sekaligus	 penekanan	 pada	 kebersihan	 hati	 dan	 penyucian	 diri	 dari	
dosa.	Al-Qur’an	memposisikan	taharah	sebagai	prasyarat	ibadah	yang	memiliki	nilai	
spiritual	dan	moral,	bukan	sekadar	ritual	formal.	

Pemahaman	ini	diperkuat	oleh	hadits	Nabi	SAW		yang	menyatakan	bahwa	
“kesucian	 adalah	 separuh	 dari	 iman”,	 (Muslim	 ibn	 al-Hajjaj,	 1374)	 yang	
menunjukkan	 bahwa	 taharah	 merupakan	 identitas	 utama	 keimanan	 seorang	
Muslim.	Dengan	demikian,	taharah	tidak	hanya	bersifat	normatif-ritual,	tetapi	juga	
historis	 dan	 peradaban,	 karena	 berfungsi	 mengangkat	 manusia	 dari	 kebiasaan	
jahiliah	menuju	kehidupan	yang	bersih,	sehat,	dan	bermoral.	

Ruang	 lingkup	 taharah	 dalam	 Islam	 mencakup	 dua	 aspek	 utama,	 yaitu	
taharah	dari	 hadas	dan	 taharah	dari	 najis.	 Taharah	dari	 hadas	 berkaitan	dengan	
kondisi	 tidak	 suci	 yang	 bersifat	 abstrak	 dan	 memerlukan	 cara	 tertentu	 untuk	
menghilangkannya,	seperti	wudhu	untuk	hadas	kecil	dan	mandi	wajib	untuk	hadas	
besar.	 Sementara	 itu,	 taharah	 dari	 najis	 berkaitan	 dengan	 pembersihan	 benda,	
tubuh,	atau	pakaian	dari	kotoran	yang	secara	hukum	dianggap	menghalangi	sahnya	
ibadah	(al-Zuhayli,	2002).	Pembagian	ini	menunjukkan	bahwa	taharah	tidak	hanya	
berorientasi	 pada	 tubuh	 manusia,	 tetapi	 juga	 mencakup	 lingkungan	 dan	 sarana	
ibadah.	

Selain	 sebagai	 prasyarat	 ibadah,	 taharah	 juga	 memiliki	 tujuan	 yang	
melampaui	aspek	teknis	hukum.	Al-Qur’an	dan	hadis	menempatkan	kebersihan	dan	
kesucian	sebagai	bagian	dari	keimanan	dan	indikator	kualitas	spiritual	seseorang.	
Oleh	karena	 itu,	 taharah	dapat	dipahami	sebagai	proses	pendidikan	yang	melatih	
kedisiplinan,	 keteraturan,	 dan	 tanggung	 jawab	 personal	 melalui	 praktik	 yang	
dilakukan	secara	berulang	(Alfin,	2022).	

Dengan	 demikian,	 definisi	 taharah	 dalam	 kajian	 ini	 tidak	 dibatasi	 pada	
pengertian	 teknis-hukum	 semata,	 tetapi	 dipahami	 sebagai	 konsep	 Qur’ani	 yang	
memiliki	 dimensi	 spiritual,	 moral,	 dan	 edukatif.	 Pemahaman	 komprehensif	
terhadap	 taharah	 inilah	 yang	 menjadi	 dasar	 analisis	 ayat-ayat	 Al-Qur’an	 dan	
penafsiran	M.	Quraish	Shihab	dalam	Tafsir	al-Mishbāḥ,	serta	relevansinya	terhadap	
pendidikan	karakter.	
Penafsiran	Quraish	Shihab	terhadap	Ayat-ayat	Taharah	
QS.	Al-Baqarah	[2]:222	

 ىٰتح نهوبرْقت اَلو ۖ◌ ِضيحمْلا يف ءَاسنلا اوُلِزتعاَف ىًذَأ وه ْلُق ۖ◌ ِضيحمْلا ِنع كنوُلَأسيو
 بحيو ينِباوتلا بحي هَّللا َّنِإ ۚ◌ هَّللا مُكرمَأ ُثيح نم نهوتْأَف َنرهَطت اَذِإَف ۖ◌ َنرهْطي
نيِرهَطتمْلا 	

“Mereka	bertanya	kepadamu	tentang	haid.	Katakanlah,	‘Haid	itu	adalah	suatu	
kotoran.’	 Oleh	 sebab	 itu,	 hendaklah	 kamu	 menjauhkan	 diri	 dari	 perempuan	 pada	



Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	dan	Implikasinya	terhadap	Pendidikan…	|	21	

Please	cite	this	article	as	Merry	Amelia,	Dede	Nurhayani,	"Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	dan	Implikasinya	terhadap	
Pendidikan	Karakter:	Studi	Tafsir	Tematik	dalam	Tafsir	Al-Misbah,"	Al-Afkar,	2,	1,	(2026):	17-28,	

https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx.	

waktu	haid,	 dan	 janganlah	kamu	mendekati	mereka	 sebelum	mereka	 suci.	Apabila	
mereka	telah	suci,	maka	campurilah	mereka	itu	di	tempat	yang	diperintahkan	Allah	
kepadamu.	Sungguh,	Allah	menyukai	orang-orang	yang	tobat	dan	menyukai	orang-
orang	yang	menyucikan	diri.”	(Kementerian	Agama	Republik	Indonesia,	2019).	

Asbab	Al-Nuzul:	Turun	 terkait	 tradisi	Yahudi	yang	menganggap	perempuan	
haid	najis	total	sehingga	dijauhi	dalam	semua	aspek.	(Naisaburi, 1994)	Munasabah:	
Berhubungan	 dengan	 hukum	muamalah	 keluarga	 dan	menjaga	 kebersihan	 lahir-
batin.	Hadits:	Nabi	SAW	bersabda:	“Lakukanlah	segala	sesuatu	terhadap	istri	yang	
haid,	kecuali	jima‘.”	(HR.	Muslim)	(Muslim,	1374).	

Quraish	Shihab	menjelaskan,	larangan	ayat	ini	tidak	bermakna	menjauhi	istri	
secara	total,	melainkan	hanya	larangan	hubungan	seksual.	Haid	dipahami	sebagai	
adza	 (gangguan),	 baik	 fisik	 maupun	 psikis.	 Dalam	 penafsirannya,	 beliau	
menekankan	 bahwa	 Nabi	 tetap	 berinteraksi,	 berbicara,	 bahkan	 tidur	 bersama	
istrinya	yang	sedang	haid,	sehingga	larangan	tersebut	tidak	boleh	dipahami	secara	
ekstrem	seperti	 tradisi	Yahudi	 yang	mengasingkan	perempuan	haid	dari	 seluruh	
aktivitas	sosial	(Shihab,	2011).	

Ayat	 ini	hadir	untuk	meluruskan	pandangan	ekstrem	yang	berkembang	di	
kalangan	Yahudi	dan	masyarakat	Arab	pra-Islam,	yang	mengasingkan	perempuan	
haid	 seolah-olah	 mereka	 najis	 secara	 total.	 Islam	 tidak	 hanya	 menolak	 sikap	
diskriminatif	 itu,	 tetapi	 juga	 menegaskan	 bahwa	 haid	 adalah	 bagian	 dari	 fitrah	
biologis	 perempuan	 yang	 harus	 dihormati.	 Dengan	 melarang	 hanya	 hubungan	
seksual,	 tetapi	 tetap	membolehkan	 interaksi	 sosial,	 ayat	 ini	menegakkan	 prinsip	
penghormatan	 terhadap	martabat	perempuan.	Pada	saat	yang	sama,	 larangan	 ini	
juga	mengandung	hikmah	kesehatan,	yaitu	menjaga	kebersihan	dan	menghindari	
mudarat	 medis.	 Dengan	 demikian,	 ayat	 ini	 mengajarkan	 keseimbangan	 antara	
penghormatan	sosial,	kasih	sayang	keluarga,	dan	pemeliharaan	kesehatan.	
QS.	An-Nisa’	[4]:43	

 يِرِباع اَّلِإ ابنج اَلو َنوُلوُقت ام اومَلعت ىٰتح ىٰراَكس متنَأو َةاَلصلا اوبرْقت اَل اونمآ نيذَّلا اهيَأ اي
 متسماَل وَأ طئاغْلا نم مُكنم دحَأ ءَاج وَأ ٍرَفس ىَٰلع وَأ ىٰضرم متنُك ْنِإو ۚ◌ اوُلسِتغت ىٰتح ٍليِبس
 اوُفع َناَك هَّللا َّنِإ ۗ◌ مُكيديَأو مُكهوجوِب اوحسماَف ابيَط اديعص اومميتَف ءًام اودِجت مَلَف ءَاسنلا
اروُفَغ  

“Wahai	 orang-orang	 yang	 beriman!	 Janganlah	 kamu	mendekati	 salat	 ketika	
kamu	dalam	keadaan	mabuk,	sampai	kamu	mengerti	apa	yang	kamu	ucapkan,	dan	
(jangan	pula	mendekati	salat)	ketika	kamu	junub,	kecuali	sekadar	berlalu	saja,	hingga	
kamu	mandi.	Dan	jika	kamu	sakit	atau	dalam	perjalanan	atau	kembali	dari	tempat	
buang	 air	 atau	 menyentuh	 perempuan,	 lalu	 kamu	 tidak	 memperoleh	 air,	 maka	
bertayamumlah	 dengan	 tanah	 yang	 baik	 (suci);	 usaplah	wajahmu	 dan	 tanganmu.	
Sungguh,	 Allah	Maha	 Pemaaf,	 Maha	 Pengampun.”	 (Kementerian	 Agama	 Republik	
Indonesia,	2019).	

https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx


22	|	Merry	Amelia	&	Dede	Nurhayani	

	

AL-AFKAR	
Vol.	2,	No.	1	(2026) 

P-ISSN	:	1234-1234	
E-ISSN	:	1234-1234	 https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx	

 

Asbab	 Al-Nuzul:	 Turun	 sebagai	 tahap	 awal	 larangan	 khamr,	 sebelum	
pengharaman	 total	 (Naisaburi,	 1994).	 Munasabah:	 Menegaskan	 pentingnya	
kesucian	fisik	dan	kesadaran	mental	dalam	ibadah.	Hadits:	“Allah	tidak	menerima	
shalat	tanpa	bersuci.”	(HR.	Muslim)	(Muslim,	1374).	

Quraish	 Shihab	 menekankan	 pentingnya	 kesadaran	 dalam	 shalat	 yaitu	
menjelaskan	larangan	shalat	saat	mabuk	sebagai	bagian	dari	tahapan	pengharaman	
khamr.	Ayat	ini	juga	melarang	shalat	dalam	keadaan	junub	kecuali	hanya	lewat	di	
masjid.	 Serta	 menjelaskan	 keadaan	 junub	 dan	 memberi	 solusi	 tayamum.	 Beliau	
menyoroti	perbedaan	tafsir	kata	 lamastum	an-nisa’	 (apakah	hanya	sentuhan	atau	
jima‘)	 dan	 makna	 sha‘idan	 tayyiban.	 Menurutnya,	 tayamum	 adalah	 bukti	 kasih	
sayang	 Allah,	 karena	 tujuan	 utamanya	 bukan	 membersihkan	 fisik,	 tetapi	
memelihara	kesadaran	spiritual	(Shihab,	2011).	

Ayat	 ini	 menegaskan	 bahwa	 ibadah	 shalat	 tidak	 hanya	 membutuhkan	
kebersihan	lahir,	tetapi	juga	kesadaran	penuh	agar	tidak	dilakukan	dalam	keadaan	
mabuk	 atau	 lalai.	 Hal	 ini	 menunjukkan	 bahwa	 Islam	membangun	 ibadah	 secara	
bertahap,	 termasuk	 melalui	 proses	 gradual	 pengharaman	 khamr.	 Penetapan	
tayamum	dalam	ayat	ini	juga	memperlihatkan	kasih	sayang	Allah	yang	memberikan	
kemudahan	ketika	air	tidak	tersedia.	Dengan	demikian,	ayat	ini	menanamkan	nilai	
bahwa	ibadah	harus	dilakukan	dengan	kesiapan	mental,	kesucian	fisik,	dan	ketaatan	
pada	hukum	Allah,	tanpa	menjadikan	syariat	sebagai	beban	yang	memberatkan.	
QS.	Al-Ma’idah	[5]:6	

 اوحسماو ِقفارمْلا ىَلِإ مُكيديَأو مُكهوجو اوُلسِْغاَف ةاَلصلا ىَلِإ متمُق اَذِإ اونمآ نيذَّلا اهيَأ اي
 ٍرَفس ىَٰلع وَأ ىٰضرم متنُك ْنِإو ۚ◌ اورهَّطاَف ابنج متنُك ْنِإو ۚ◌ ِنيبعَكْلا ىَلِإ مُكَلجرَأو مُكسوءُرِب
 اوحسماَف ابيَط اديعص اومميتَف ءًام اودِجت مَلَف ءَاسنلا متسماَل وَأ طئاغْلا نم مُكنم دحَأ ءَاج وَأ
 متيلو مُكرهَطيل ديِري نكَٰلو ٍجرح نم مُكيَلع َلعجيل هَّللا ديِري ام ۚ◌ هنم مُكيديَأو مُكهوجوِب
َنورُكشت مُكَّلعَل مُكيَلع هتمعِن  

“Wahai	orang-orang	yang	beriman!	Apabila	kamu	hendak	melaksanakan	salat,	
maka	 basuhlah	wajahmu	 dan	 tanganmu	 sampai	 siku,	 dan	 sapulah	 kepalamu,	 dan	
(basuh)	kakimu	sampai	kedua	mata	kaki.	Jika	kamu	junub,	maka	mandilah.	Jika	kamu	
sakit	 atau	dalam	perjalanan	atau	 kembali	 dari	 tempat	 buang	air	 atau	menyentuh	
perempuan,	 lalu	 kamu	 tidak	memperoleh	air,	maka	bertayamumlah	dengan	 tanah	
yang	 baik	 (suci);	 usaplah	 wajahmu	 dan	 tanganmu	 dengan	 tanah	 itu.	 Allah	 tidak	
hendak	 menyulitkan	 kamu,	 tetapi	 Dia	 hendak	 menyucikan	 kamu	 dan	
menyempurnakan	nikmat-Nya	bagimu,	agar	kamu	bersyukur.”	(Kementerian	Agama	
Republik	Indonesia,	2019).	

Asbab	 Al-Nuzul:	 Turun	 dalam	 peristiwa	 Aisyah	 kehilangan	 kalung	 di	
perjalanan.	Karena	tidak	ada	air,	Allah	menurunkan	rukhsah	tayamum.	(HR.	Bukhari	
&	 Muslim)	 (Naisaburi,	 1994).	 Munasabah:	 Menjadi	 syarat	 sah	 ibadah	 shalat,	
sekaligus	 tanda	 bahwa	 syariat	 Islam	 tidak	 memberatkan.	 Hadits:	 “Wudhu	
menghapus	dosa-dosa	kecil.”	(HR.	Muslim)	(Muslim,	1374).	



Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	dan	Implikasinya	terhadap	Pendidikan…	|	23	

Please	cite	this	article	as	Merry	Amelia,	Dede	Nurhayani,	"Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	dan	Implikasinya	terhadap	
Pendidikan	Karakter:	Studi	Tafsir	Tematik	dalam	Tafsir	Al-Misbah,"	Al-Afkar,	2,	1,	(2026):	17-28,	

https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx.	

Quraish	 Shihab	menjelaskan	 ayat	 ini	 dengan	menekankan	 tata	 cara	wudhu,	
mandi	wajib,	dan	 tayamum	sebagai	bentuk	 ibadah	yang	mengajarkan	kebersihan	
sekaligus	kedisiplinan.	Menurutnya,	bersuci	bukan	hanya	sekadar	menghilangkan	
kotoran	fisik,	tetapi	juga	memiliki	dimensi	spiritual	untuk	menyiapkan	hati	dalam	
beribadah.	 Penafsiran	 beliau	 juga	 menggarisbawahi	 bahwa	 syariat	 Islam	
memberikan	 kemudahan:	 jika	 tidak	 ada	 air,	 tayamum	 diperbolehkan	 sebagai	
pengganti.	 Beliau	 menyebut	 tayamum	 sebagai	 simbol	 kasih	 sayang	 Allah,	 yang	
menegaskan	bahwa	tujuan	ibadah	bukan	sekadar	ritual	fisik,	melainkan	pembinaan	
jiwa	yang	bersih	dan	sadar	akan	kehadiran-Nya	(Shihab,	2011).	

Ayat	 ini	menekankan	pentingnya	 tata	cara	bersuci	secara	rinci,	yang	 tidak	
hanya	bersifat	ritual	tetapi	juga	mendidik	kedisiplinan,	keteraturan,	dan	kesadaran	
kebersihan	dalam	kehidupan	sehari-hari.	Wudhu,	mandi	besar,	dan	tayamum	dalam	
ayat	ini	menunjukkan	fleksibilitas	hukum	Islam:	meskipun	air	adalah	sarana	utama,	
syariat	 tetap	 memberikan	 kemudahan	 melalui	 tayamum	 agar	 ibadah	 tidak	
tertinggal.	 Hal	 ini	menegaskan	 bahwa	 Islam	 tidak	memberatkan	 umatnya,	 tetapi	
justru	membimbing	mereka	untuk	menjaga	kebersihan,	kesehatan,	serta	kesiapan	
mental	dan	spiritual	dalam	menghadapi	Allah.	

	
Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	Perspektif	Quraish	Shihab		

Quraish	Shihab	dalam	Tafsir	Al-Misbah	menegaskan	bahwa	perintah	taharah	
bukanlah	 beban	 syariat,	 melainkan	 kebutuhan	 fitrah	 manusia	 (Shihab,	 2011). 
Menurutnya,	 Allah	 mensyariatkan	 wudhu	 dan	 mandi	 untuk	 menyempurnakan	
nikmat-Nya	kepada	manusia,	agar	mereka	hidup	dalam	kondisi	bersih,	sehat,	dan	
bermartabat.	 Dengan	 demikian,	 taharah	 berfungsi	 sebagai	 sarana	 pemeliharaan	
fisik	sekaligus	ketenangan	psikologis	dan	spiritual	manusia.	

Lebih	 lanjut,	 Quraish	 Shihab	 menekankan	 bahwa	 Al-Qur’an	 tidak	
memisahkan	 kesucian	 lahir	 dan	 batin	 (Shihab,	 2011).	 Penyucian	 lahir	 melalui	
wudhu	 dan	 mandi	 wajib	 berfungsi	 sebagai	 simbol	 penyucian	 batin.	 Aktivitas	
membasuh	 anggota	 tubuh	 yang	 sering	 digunakan	 dalam	 interaksi	 sosial	 seperti	
wajah,	tangan,	dan	kaki	mengandung	makna	etis	berupa	komitmen	untuk	menjaga	
perilaku,	pandangan,	dan	tindakan	dari	hal-hal	yang	tidak	diridhai	Allah.	

Dalam	 Q.S.	 Al-Baqarah	 [2]:	 222,	 Al-Qur’an	 menggunakan	 istilah	 al-
mutathahhirīn,	 yang	 menurut	 Quraish	 Shihab	 menunjukkan	 proses	 aktif	 dan	
berkelanjutan	(Shihab,	2011).	Kesucian	bukanlah	kondisi	statis,	melainkan	upaya	
terus-menerus	 untuk	 memperbaiki	 diri.	 Seseorang	 disebut	 mencintai	 kesucian	
apabila	 ia	 segera	 membersihkan	 diri	 setelah	 terkena	 najis	 maupun	 setelah	
melakukan	dosa.	

Konsep	 taharah	 juga	 memiliki	 dimensi	 estetika	 dan	 martabat	 manusia	
(Hasan,	2021).	 Islam	memandang	kebersihan	sebagai	bagian	dari	keindahan,	dan	
keindahan	merupakan	refleksi	dari	kesempurnaan	iman.	Quraish	Shihab	memaknai	
taharah	sebagai	bentuk	syukur	atas	nikmat	penciptaan,	yang	diwujudkan	melalui	

https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx


24	|	Merry	Amelia	&	Dede	Nurhayani	

	

AL-AFKAR	
Vol.	2,	No.	1	(2026) 

P-ISSN	:	1234-1234	
E-ISSN	:	1234-1234	 https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx	

 

penampilan	bersih,	rapi,	dan	terjaga.	Pendekatan	ini	menunjukkan	bahwa	taharah	
tidak	hanya	berkaitan	dengan	ibadah,	tetapi	juga	dengan	pemeliharaan	harga	diri	
manusia	sebagai	makhluk	mulia.	

Selain	itu,	Quraish	Shihab	mengaitkan	taharah	dengan	hubungan	cinta	antara	
hamba	 dan	 Sang	 Pencipta.	 Al-Qur’an	 menegaskan	 bahwa	 Allah	 tidak	 hanya	
menerima	 orang-orang	 yang	 bersuci,	 tetapi	 juga	 mencintai	 mereka	 (yuhibbu	 al-
mutathahhirīn)	 (Shihab,	 2011).	 Cinta	 Ilahi	 ini	 dipahami	 sebagai	 hasil	 dari	 usaha	
manusia	 untuk	 meneladani	 sifat	 Allah	 Yang	 Maha	 Suci	 (al-Quddūs)	 dalam	 batas	
kemanusiaannya.	

Dalam	dimensi	sosial,	taharah	dipahami	sebagai	bentuk	kepedulian	terhadap	
sesama	dan	 lingkungan.	Bersuci	 tidak	hanya	bertujuan	untuk	mensahkan	 ibadah	
pribadi,	 tetapi	 juga	 untuk	 memastikan	 bahwa	 kehadiran	 seorang	 Muslim	 tidak	
menimbulkan	ketidaknyamanan	bagi	orang	lain.	Oleh	karena	itu,	taharah	berfungsi	
sebagai	fondasi	budaya	hidup	bersih	dan	beradab	dalam	masyarakat	Muslim.	

	
Implikasi	Konsep	Taharah	terhadap	Pendidikan	Karakter	

Konsep	taharah	dalam	Al-Qur’an	tidak	hanya	memiliki	implikasi	hukum	dan	
spiritual,	 tetapi	 juga	mengandung	nilai-nilai	edukatif	yang	relevan	dalam	konteks	
pendidikan	 karakter.	 Praktik	 bersuci	 yang	 dilakukan	 secara	 berulang	 dalam	
kehidupan	 seorang	 Muslim,	 seperti	 wudhu	 dan	 mandi	 wajib,	 berfungsi	 sebagai	
media	pembiasaan	(habit	formation)	yang	menanamkan	kedisiplinan,	keteraturan,	
serta	kesadaran	diri.	Dalam	perspektif	pendidikan	Islam,	pembiasaan	semacam	ini	
merupakan	metode	efektif	untuk	membentuk	karakter	peserta	didik	agar	memiliki	
tanggung	jawab	personal	dan	kontrol	diri	yang	baik	(Hodila	et	al.,	2024).	

Nilai	pendidikan	karakter	yang	 terkandung	dalam	praktik	 taharah	 terlihat	
dari	penekanan	 Islam	terhadap	kebersihan	 lahir	dan	batin	sebagai	 satu	kesatuan	
yang	tidak	terpisahkan.	Peserta	didik	yang	dibiasakan	menjaga	kesucian	diri	melalui	
praktik	 bersuci	 akan	 memiliki	 sensitivitas	 terhadap	 kebersihan	 lingkungan,	
kerapian,	serta	etika	sosial	dalam	kehidupan	bermasyarakat.	Hal	ini	sejalan	dengan	
tujuan	 pendidikan	 karakter	 Islam	 yang	menekankan	 pembentukan	 akhlak	mulia	
melalui	internalisasi	nilai-nilai	Qur’ani	dalam	perilaku	sehari-hari	(Alfin,	2022).	

Dalam	 Tafsir	 al-Mishbāḥ,	 M.	 Quraish	 Shihab	 menegaskan	 bahwa	 taharah	
tidak	 semata-mata	 bertujuan	 menghilangkan	 kotoran	 fisik,	 melainkan	 juga	
berfungsi	 sebagai	 simbol	 penyucian	 jiwa	 dan	 pembinaan	 moral.	 Aktivitas	
membasuh	 anggota	 tubuh	 sebelum	 shalat	 mengandung	 pesan	 edukatif	 agar	
manusia	 menjaga	 pandangan,	 ucapan,	 dan	 perbuatan	 dari	 hal-hal	 yang	 tidak	
diridhai	Allah	(Shihab,	2011).	Penafsiran	ini	menunjukkan	bahwa	taharah	memiliki	
dimensi	pedagogis	yang	kuat	dalam	membentuk	integritas,	kesadaran	moral,	serta	
kejujuran,	yang	merupakan	nilai	inti	dalam	pendidikan	karakter.	

Lebih	 lanjut,	 konsep	 kemudahan	 (taysīr)	 dalam	 syariat	 bersuci,	 seperti	
diperbolehkannya	tayamum	ketika	tidak	tersedia	air,	mengajarkan	nilai	toleransi,	



Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	dan	Implikasinya	terhadap	Pendidikan…	|	25	

Please	cite	this	article	as	Merry	Amelia,	Dede	Nurhayani,	"Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	dan	Implikasinya	terhadap	
Pendidikan	Karakter:	Studi	Tafsir	Tematik	dalam	Tafsir	Al-Misbah,"	Al-Afkar,	2,	1,	(2026):	17-28,	

https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx.	

empati,	 dan	 fleksibilitas	 dalam	menjalankan	 aturan	 agama.	 Nilai-nilai	 ini	 sangat	
penting	 dalam	 konteks	 pendidikan,	 agar	 peserta	 didik	memahami	 bahwa	 aturan	
tidak	dimaksudkan	untuk	memberatkan,	tetapi	untuk	mendidik	dan	memanusiakan	
manusia.	 Pendidikan	 Islam	 yang	 berlandaskan	 nilai	 taharah	 tidak	 hanya	
menekankan	 kedisiplinan	 normatif,	 tetapi	 juga	 keseimbangan	 antara	 aspek	
kemanusiaan	dan	spiritualitas	(Tafakkur,	2023).	

Dengan	 demikian,	 konsep	 taharah	 dapat	 dijadikan	 sebagai	 landasan	
pedagogis	 dalam	 pendidikan	 Islam,	 khususnya	 dalam	 pembentukan	 karakter	
peserta	didik	yang	berakhlak,	bertanggung	jawab,	dan	memiliki	kesadaran	spiritual.	
Integrasi	 nilai-nilai	 taharah	 dalam	 proses	 pendidikan	 di	 lingkungan	 keluarga,	
sekolah,	 dan	 masyarakat	 akan	 berkontribusi	 pada	 terbentuknya	 pribadi	 Muslim	
yang	tidak	hanya	taat	secara	ritual,	tetapi	juga	berkarakter	mulia	dalam	kehidupan	
sosialnya	(Hodila	et	al.,	2024).	

	
Relevansi	Konsep	Taharah	dalam	Kehidupan	Modern	dan	Kesehatan	

Konsep	taharah	dalam	Al-Qur’an	memiliki	relevansi	yang	sangat	kuat	dalam	
konteks	 kehidupan	 modern,	 terutama	 dalam	 aspek	 kesehatan,	 kebersihan	
lingkungan,	 dan	 kesadaran	 diri.	 Praktik	 bersuci	 seperti	wudhu	 dan	mandi	wajib	
yang	 dilakukan	 secara	 rutin	 berkontribusi	 pada	 pemeliharaan	 kebersihan	 tubuh	
dan	 pencegahan	 berbagai	 penyakit.	 Aktivitas	membasuh	 anggota	 tubuh	 tertentu	
secara	 berulang,	 seperti	 tangan,	 wajah,	 dan	 kaki,	 sejalan	 dengan	 prinsip-prinsip	
kebersihan	 modern	 yang	 menekankan	 pentingnya	 higienitas	 sebagai	 upaya	
preventif	terhadap	penyebaran	penyakit	(Manaf,	Abdul	Novera,	2022).	

Dalam	 perspektif	 i‘jāz	 ‘ilmī	 hadits,	 praktik	 wudhu	 tidak	 hanya	 memiliki	
dimensi	 ibadah,	tetapi	 juga	mengandung	hikmah	kesehatan	yang	dapat	dirasakan	
secara	 empiris.	 Wudhu	 membantu	 melancarkan	 peredaran	 darah,	 menjaga	
kebersihan	kulit,	serta	memberikan	efek	relaksasi	yang	berdampak	positif	terhadap	
kesehatan	mental	 (Manaf,	Abdul	Novera,	2022).	Dengan	demikian,	 taharah	dapat	
dipahami	 sebagai	 bentuk	 integrasi	 antara	 ajaran	 agama	 dan	 prinsip	 kesehatan	
holistik	yang	relevan	sepanjang	zaman.	

Selain	 aspek	 kesehatan	 individu,	 konsep	 taharah	 juga	 berimplikasi	 pada	
kebersihan	 lingkungan	 dan	 budaya	 hidup	 bersih	 dalam	 masyarakat.	 Islam	
mendorong	umatnya	untuk	menjaga	kebersihan	 tidak	hanya	pada	 level	personal,	
tetapi	 juga	 dalam	 ruang	 sosial.	 Lingkungan	 yang	 bersih	 mencerminkan	 kualitas	
peradaban	dan	kesadaran	kolektif	masyarakat	terhadap	nilai-nilai	keagamaan	dan	
kemanusiaan	 (Hodila	 et	 al.,	 2024).	 Dalam	 konteks	 ini,	 taharah	 berfungsi	 sebagai	
fondasi	etika	sosial	yang	mendorong	terciptanya	masyarakat	yang	sehat,	tertib,	dan	
beradab.	

Quraish	 Shihab	 menegaskan	 bahwa	 kebersihan	 dalam	 Islam	 tidak	 boleh	
dipisahkan	 dari	 nilai	 keindahan	 dan	 martabat	 manusia	 (Shihab,	 2018).	 Praktik	
taharah	 yang	 konsisten	 membentuk	 kepribadian	 Muslim	 yang	 menghargai	

https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx


26	|	Merry	Amelia	&	Dede	Nurhayani	

	

AL-AFKAR	
Vol.	2,	No.	1	(2026) 

P-ISSN	:	1234-1234	
E-ISSN	:	1234-1234	 https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx	

 

keteraturan,	 kedisiplinan,	 dan	 tanggung	 jawab	 terhadap	 diri	 sendiri	 maupun	
lingkungan	 sekitar.	 Nilai-nilai	 ini	 sangat	 relevan	 dengan	 tantangan	 kehidupan	
modern	yang	menuntut	kesadaran	akan	kesehatan,	kebersihan,	serta	keseimbangan	
antara	aktivitas	fisik	dan	spiritual.	

Dengan	 demikian,	 konsep	 taharah	 dalam	Al-Qur’an	 tidak	 hanya	 berfungsi	
sebagai	 pedoman	 ibadah	 ritual,	 tetapi	 juga	 sebagai	 prinsip	 hidup	 yang	 aplikatif	
dalam	menjawab	kebutuhan	manusia	modern.	 Integrasi	nilai-nilai	 taharah	dalam	
kehidupan	 sehari-hari	 berpotensi	 memperkuat	 kualitas	 kesehatan,	 kesadaran	
lingkungan,	dan	pembentukan	karakter	yang	berkelanjutan.	

Kesimpulan		
Penelitian	 ini	 menyimpulkan	 bahwa	 konsep	 bersuci	 (taharah)	 dalam	 Al-

Qur’an	 tidak	 hanya	 berfungsi	 sebagai	 syarat	 sah	 ibadah,	 tetapi	 juga	 merupakan	
landasan	fundamental	dalam	pembentukan	karakter	Muslim	yang	bersih,	sehat,	dan	
berakhlak	 mulia.	 Melalui	 pendekatan	 tafsir	 tematik	 terhadap	 ayat-ayat	 taharah,	
terlihat	 bahwa	 Al-Qur’an	 memposisikan	 kesucian	 sebagai	 nilai	 integral	 yang	
mencakup	dimensi	lahiriah	dan	batiniah	manusia.	Dengan	demikian,	taharah	tidak	
dapat	 dipahami	 semata-mata	 sebagai	 praktik	 ritual	 formal,	 melainkan	 sebagai	
proses	pembinaan	diri	yang	berkelanjutan.	Praktik	taharah	yang	dilakukan	secara	
berulang	berfungsi	 sebagai	 sarana	pembiasaan	nilai	disiplin	dan	 tanggung	 jawab	
personal	dalam	pendidikan	 Islam	(Hidayat,	T.;	Fauzi,	2020;	Siregar,	M.;	Nasution,	
2020).	

Penafsiran	M.	Quraish	Shihab	dalam	Tafsir	al-Mishbāḥ	menunjukkan	bahwa	
taharah	 mengandung	 dimensi	 hukum,	 spiritual,	 moral,	 dan	 sosial	 yang	 saling	
berkaitan.	Praktik	bersuci	seperti	wudhu	dan	mandi	wajib	tidak	hanya	bertujuan	
menghilangkan	hadas	dan	najis,	tetapi	juga	berfungsi	sebagai	simbol	penyucian	jiwa	
serta	pengendalian	perilaku.	Aktivitas	bersuci	mengajarkan	kedisiplinan,	kesadaran	
diri,	 dan	 tanggung	 jawab	 personal,	 yang	 merupakan	 nilai-nilai	 penting	 dalam	
pembentukan	integritas	dan	kepribadian	Muslim	(Shihab,	2011).	

Ayat-ayat	 tentang	 taharah	 juga	 menegaskan	 prinsip	 keseimbangan	 antara	
kebersihan	 fisik	 dan	 penyucian	 jiwa.	 Al-Qur’an	 tidak	 memisahkan	 antara	 aspek	
jasmani	dan	rohani,	melainkan	memandang	keduanya	sebagai	satu	kesatuan	yang	
saling	 melengkapi.	 Selain	 itu,	 adanya	 keringanan	 dalam	 syariat	 bersuci,	 seperti	
diperbolehkannya	tayamum,	menunjukkan	rahmat	Allah	serta	fleksibilitas	hukum	
Islam	dalam	memperhatikan	kondisi	dan	kemampuan	manusia.	Prinsip	kemudahan	
ini	menegaskan	bahwa	syariat	Islam	bersifat	mendidik	dan	memanusiakan,	bukan	
memberatkan.	

Dalam	konteks	kehidupan	modern,	nilai-nilai	taharah	memiliki	relevansi	yang	
sangat	 kuat,	 terutama	 dalam	 menjaga	 kesehatan,	 kebersihan	 lingkungan,	 serta	
membangun	 kesadaran	 moral	 dan	 spiritual	 individu.	 Pemahaman	 yang	
komprehensif	 terhadap	konsep	 taharah	berpotensi	memberikan	kontribusi	nyata	



Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	dan	Implikasinya	terhadap	Pendidikan…	|	27	

Please	cite	this	article	as	Merry	Amelia,	Dede	Nurhayani,	"Konsep	Taharah	dalam	Al-Qur’an	dan	Implikasinya	terhadap	
Pendidikan	Karakter:	Studi	Tafsir	Tematik	dalam	Tafsir	Al-Misbah,"	Al-Afkar,	2,	1,	(2026):	17-28,	

https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx.	

dalam	pembentukan	gaya	hidup	bersih,	 tertib,	dan	bertanggung	 jawab,	baik	pada	
tataran	personal	maupun	sosial.	Oleh	karena	itu,	kajian	terhadap	ayat-ayat	bersuci	
melalui	 perspektif	 tafsir	 tematik	 tidak	 hanya	 memperkaya	 khazanah	 studi	 Al-
Qur’an,	tetapi	juga	memberikan	dasar	konseptual	yang	aplikatif	bagi	pengembangan	
pendidikan	 karakter	 dan	 praktik	 keberagamaan	 yang	 lebih	 bermakna	 dalam	
kehidupan	 sehari-hari.	 Dengan	 demikian,	 konsep	 taharah	 dalam	 Al-Qur’an	 tidak	
hanya	bersifat	normatif,	tetapi	juga	memiliki	implikasi	praktis	dalam	pembentukan	
karakter	dan	gaya	hidup	Muslim	modern	(Alfin,	2022;	Shihab,	2011).	

Ucapan	Terima	Kasih		
Penulis	 mengucapkan	 terima	 kasih	 yang	 sebesar-besarnya	 kepada	 dosen	

pengampu	mata	kuliah	Tafsir	Tematik	Ayat-ayat	Ibadah	dan	Muamalah,	Ustadzah	
Ela	 Sartika,	 M.Ag.,	 yang	 telah	 memberikan	 bimbingan,	 arahan,	 serta	 masukan	
berharga	selama	proses	penyusunan	artikel	 ini.	Ucapan	terima	kasih	 juga	penulis	
sampaikan	 kepada	 orang	 tua	 yang	 senantiasa	 selalu	 mendo’akan,	 serta	 kepada	
rekan-rekan	mahasiswa/i	yang	 telah	memberikan	kontribusi	melalui	diskusi	dan	
pertukaran	gagasan	sehingga	memperkaya	analisis	dalam	penelitian	ini.	

Pernyataan	Kontribusi	Penulis	
Merry	 Amelia	 berkontribusi	 dalam	 perumusan	 topik	 penelitian,	

pengumpulan	 literatur	 primer	 dan	 sekunder,	 serta	 penulisan	 artikel	 ini.	 Dede	
Nurhayani	berkontribusi	dalam	analisis	ayat-ayat	Al-Qur’an,	serta	bagian	hasil	dan	
pembahasan.	 Kedua	 penulis	 bersama-sama	 melakukan	 telaah	 akhir	 terhadap	
naskah	dan	menyetujui	artikel	ini	untuk	diajukan.	

Referensi	
al-Zuhayli,	W.	(2002).	Al-Fiqh	al-Islāmī	wa	Adillatuhu	(Vol.	1).	Dār	al-Fikr.	
Alfin,	 N.	 N.	 (2022).	 Thaharah	 Dalam	 Perspektif	 Al-Qur’an:	 Fondasi	 Kebersihan	

Jasmani	dan	Ruhani	dalam	Kehidupan	Muslim.	Hamalatul	Qur’an:	Jurnal	Ilmu-
Ilmu	Al-Qur’an,	3(1),	35–43.	https://doi.org/10.37985/hq.v3i1.551	

Hasan,	F.	(2021).	Peta	Pemikiran	M.	Quraish	Shihab	dalam	Wacana	Studi	Al-Qur’an	
Indonesia.	Citra	Ilmu.	

Hidayat,	 T.;	 Fauzi,	 M.	 (2020).	 Pembiasaan	 ibadah	 dan	 pembentukan	 karakter	
peserta	 didik.	 Ta’dib:	 Jurnal	 Pendidikan	 Islam,	 25(1),	 67–80.	
https://doi.org/10.19109/tjie.v25i1.5321	

Hodila,	H.,	Khifari,	I.	Al,	Dariyanti,	A.,	Hayatul,	S.,	Putri,	N.	A.,	Riau,	U.	M.,	Simpang,	A.,	
Arengka,	K.,	Tambusai,	J.	T.,	&	Tampan,	K.	(2024).	Menerapkan	Thaharah	untuk	
Mewujudkan	 Gaya	 Hidup	 Bersih	 dan	 Berbudaya.	 Akhlak:	 Jurnal	 Pendidikan	
Agama	Islam	Dan	Filsafat,	2(1),	85–97.	

Ibn	Manẓūr,	M.	(1994).	Lisān	al-‘Arab.	Dār	Ṣādir.	
Kementerian	Agama	Republik	Indonesia.	(2019).	Al-Qur’an	dan	Terjemahnya	(Edisi	

Penyempurnaan)	 (Edisi	 Penyempurnaan).	 Lajnah	 Pentashihan	 Mushaf	 Al-
Qur’an.	

Manaf,	Abdul	Novera,	M.	(2022).	I’jaz	al-Ilmi	fil	Hadis:	Tinjauan	terhadap	Wudu	dan	

https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx


28	|	Merry	Amelia	&	Dede	Nurhayani	

	

AL-AFKAR	
Vol.	2,	No.	1	(2026) 

P-ISSN	:	1234-1234	
E-ISSN	:	1234-1234	 https://doi.org/10.32332/alafkar.vxxixx.xxxx	

 

Pengaruhnya	 bagi	 Kesehatan.	 DIRAYAH:	 Jurnal	 Ilmu	 Hadis,	 3(1),	 110–112.	
https://e-jurnal.stiqarrahman.ac.id/index.php/dirayah/article/view/102	

Muslim.	(1374).	Shahih	Muslim.	Dar	Ihya’	Al-Kutub	Al-Arabiyah.	
Muslim	ibn	al-Hajjaj.	(1374).	Shahih	Muslim.	Dar	Ihya’	al-Kutub	al-‘Arabiyyah.	
Naisaburi,	A.	H.	A.	I.	A.	A.	W.	A.	(1994).	Asbab	Nuzul.	Dar	al	Fikr.	
Rohman,	 M.	 (2020).	 Pendekatan	 tafsir	 maudhū‘ī	 dalam	 kajian	 Al-Qur’an	

kontemporer.	 Jurnal	 Studi	 Al-Qur’an,	 15(1),	 45–60.	
https://doi.org/10.21009/jsq.015.1.04	

Shihab,	M.	Q.	(2011).	Tafsir	Al-Misbah:	Vol.	IV.	Lentera	Hati.	
Shihab,	M.	Q.	(2018).	Membumikan	Al-Qur’an.	LKiS.	
Siregar,	M.;	 Nasution,	H.	 (2020).	 Internalisasi	 nilai	 kebersihan	 dalam	pendidikan	

Islam.	 Jurnal	 Pendidikan	 Islam,	 9(1),	 55–68.	
https://doi.org/10.14421/jpi.2020.91.55-68	

Tafakkur.	(2023).	Pendidikan	karakter	dalam	perspektif	Al-Qur’an.	Tafakkur,	5(2),	
210–225.	https://doi.org/10.62359/tafakkur.v5i2.420	

	


